Revue d’'HISTOIRE
CONTEMPORAINE

de ’AFRIQUE

Bénédicte Savoy, Le long combat de I’Afrique pour son art.
Histoire d’une défaite postcoloniale, Paris, Editions du Seuil,
2023, 304 p.

Céline Labrune-Badiane

Mise en ligne : décembre 2024

DOI : https://doi.org/10.51185/journals/rhca.2024.crl

ans Le long combar de ["Afrique pour son art. Histoire d'une défaite postcoloniale, Bénédicte Savoy

reconstitue le premier débat mondial sur la restitution du patrimoine culturel africain (1965-1985).

L’historienne de l'art éclaire ainsi le débat relancé a I'Université de Ouagadougou en novembre 2017,
suite a 'engagement pris par le président francais Emmanuel Macron, tout juste élu, de restituer a ’Afrique son
patrimoine. L’idée n’était pas nouvelle, mais elle était pour la premiére fois exprimée par un dirigeant d’une
ancienne puissance coloniale détentrice d’un énorme butin colonial. Mandatés dans les semaines qui ont suivi ce
discours par le président frangais pour produire un rapport sur la question, les Professeurs Bénédicte Savoy et
Felwine Sarr ont documenté de maniére trés précise les trajectoires de ces artefacts durant la période coloniale, de
leur capture en Afrique a leur arrivée dans les collections des musées en Europe'. Ils ont réinscrit ce pillage massif
dans le projet colonial de captation patrimoniale et de colonisation culturelle, dont la conséquence est qu'une
importante partie du patrimoine africain se trouve depuis lors hors d’Afrique’. Bénédicte Savoy et Felwine Sarr ont
recommandé sa restitution définitive dans 'optique de fonder une nouvelle éthique relationnelle entre 'Europe et
IAfrique : restituer n’est que justice patrimoniale rendue, condition sine qua non pour établir des relations
équilibrées entre anciens pays colonisateurs et colonisés.

Le sous-titre de l'ouvrage de Bénédicte Savoy, « histoire d’une défaite postcoloniale », indique que
I’historienne s’inscrit dans la continuité de ce travail. En analysant les demandes de restitution et les arguments
opposés par les institutions muséales européennes du milieu des années 1960 au milieu des années 1980, Bénédicte
Savoy montre qu’a travers le refus de rendre son patrimoine a I’Afrique, apparait 'incapacité des Européens a
changer leur regard sur le continent. L’enfermement dans des représentations racistes transparait dans les arguments
utilisés par les tenants de la non-restitution, largement majoritaires et en tous cas plus influents. Ce débat sur les
restitutions est un point intéressant d’observation de la mani¢re dont les rapports asymétriques entre Européens et
Africains se perpétuent au-dela des indépendances. Mais il ne suffit pas de le dire. Il est surtout nécessaire de
continuer 3 documenter cette période, dans d’autres champs que ceux du politique et de I'économique, afin
d’identifier les représentations ainsi que les mécanismes culturels qui assurent la continuation de ces rapports et de
les déconstruire. La redondance des arguments des « anti-restitutions » dans le premier débat et le débat actuel ainsi

! Bénédicte Savoy et Felwine Sarr (2018), Restituer le patrimoine africain, Paris, Philippe Rey-Seuil.
2 Ibidem

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0). e-ISSN: 2673-7604
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0

® @ Ce document est mis a disposition selon les termes de la licence Creative https://oap.unige.ch/journals/rhca


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://oap.unige.ch/journals/rhca

2 | Céline Labrune-Badiane

que les difficultés & changer l'arsenal juridique qui entravent les restitutions montrent que le travail de
éconstruction est loin d’étre achevé.
déconstruct t loin d’étre ach

Historienne de I'art, Bénédicte Savoy est en méme temps actrice, partie prenante de ce débat a travers sa
réflexion mais aussi ses prises de position et sa contribution aux décisions politiques en France et en Allemagne. Le
rapport co-produit avec Felwine Sarr ainsi que cet ouvrage ont eu un effet retentissant, en mettant a jour cette
histoire longtemps silenciée. Dans la préface a I'édition francaise Bénédicte Savoy indique que Le long combar de
["Afrique pour son art. Histoire d’une défaite postcoloniale, initialement paru en Allemagne en 2021, a contraint
les musées de Berlin a envisager timidement la restitution des bronzes du Bénin demandés pourtant des 1972 par
le Nigéria. L’écriture de I'histoire peut ainsi contribuer & la marche de I'histoire.

L’ouvrage est composé de seize chapitres de tailles inégales, organisés de maniére chronologique, mettant
en lumicére différentes étapes importantes du débat, en Afrique (notamment au Sénégal et au Nigéria) et surtout en
Europe (France, Belgique, Angleterre et Allemagne). Ces chapitres correspondent aux dates de publication de
textes/revue (Chapitre 1 : « Bingo », 1965), de production d’ceuvres littéraires et cinématographiques (Chapitre 2 :
« You Hide me » du réalisateur Nii Kwate Owoo, 1972) ou encore a un événement culturel majeur (Chapitre 8 :
« Festac 77 »). Le premier chapitre s’intitule « Bingo », en référence a I'éditorial de Paulin Joachim « Rendez-nous
Part négre », publié dans la revue Bingo en 1965. L’historienne campe un contexte tendu sur la question des
restitutions : deés le début des années 1960, peu apres 'acces des pays africains a 'indépendance, les premicres
demandes de restitution du patrimoine africain ont été exprimées notamment par la République du Congo et la
Guinée. En réponse, la France, la Belgique et I'’Angleterre verrouillent leurs collections afin d’empécher
juridiquement les restitutions (pp. 19-20). Dans les années qui suivent, des artistes, des intellectuels, des chercheurs,
des acteurs politiques et du monde de la culture africains demandent clairement mais sans succes la restitution des
objets pillés pendant la colonisation.

Comme le montre Bénédicte Savoy, il n’y a pas un bloc soudé qui s’oppose aux restitutions : les acteurs
européens développent des stratégies diverses selon leurs intéréts et agendas spécifiques. Les administrateurs de
musée réfutent pour la plupart 'idée méme de restitution a 'Afrique o1 les objets seraient voués, pensent-ils, a étre
détruits ou volés. En outre, les musées européens seraient a vocation universelle et assumeraient une mission
patrimonialisatrice, par le sauvetage et I'exposition de ces objets. Bénédicte Savoy analyse leurs arguments
(inadaptation des infrastructures muséales africaines, défaut de personnel qualifié, public désintéressé, pertes pour
les musées européens, obstacles juridiques...), leurs stratégies de diversion (proposition de préts, discours sur la
circulation versus restitution) et de mise a I'écart des voix dissidentes (comme dans le cas de Herbert Ganslmayr,
le directeur du musée de Bréme « pro restitution ») et subalternes. L'on est frappé par la condescendance et le
racisme de nombre d’entre eux. La reconstitution des trajectoires des principaux acteurs du débat en Allemagne
met en évidence leur affinité passée avec le parti nazi. Par exemple, les deux personnalités a I'origine de la fondation
du patrimoine prussien ainsi que son premier directeur « ont tous été partisans convaincus du national-socialisme
et (...) leur influence dans 'appareil politique de la République fédérale d’Allemagne reste intacte au début des
années 1970 » (p. 45). Ce qui amene l'autrice a « se demander si 'attitude hostile des Musées de Berlin ouest a
I'égard de la premicre demande du Nigéria n’est pas aussi déterminée par la pensée raciste de I'ére nazie » (p. 45).
Du coté des Ministeres des affaires étrangeres (en RFA, en Belgique et au Royaume Uni), les positions sont moins
globalisantes et moins dans le déni des origines des collections. Cependant, les musées n’hésitent pas a désinformer
les acteurs politiques pour peser sur les décisions. Comme le souligne Bénédicte Savoy, pour la période des années
1970, « en matiere de provenance, les musées mentent aussi » (p. 100).

A partir de 1973, apres le discours aux Nations Unies du président zairois Mobutu Sese Seko du 4 octobre
a New York et la résolution 3187 sur la restitution des biens culturels adoptée par I’Assemblée générale des Nations
Unies le 18 décembre de la méme année, le débat s’internationalise. L'élection du Sénégalais Amadou Mahtar
Mbow a la téte de TUNESCO va quelque peu changer la donne, a partir de 1976 et durant tout son mandat, en
donnant davantage de voix aux partisans des restitutions. Le débat atteint son apogée en 1978-1979, sur le plan
médiatique notamment. Son essoufflement dans les années 1980 est a mettre en relation avec la relégation de la
culture au second plan dans de nombreux pays africains, sous 'effet surtout des plans d’ajustement structurel
imposés par le Fonds Monétaire International et la Banque mondiale.

La comparaison entre plusieurs institutions et Etats européens est sans doute 'une des forces de ce travail.

Revue d’Histoire Contemporaine de I’Afrique



Bénédicte Savoy, Le long combat de I’Afrique pour son art | 3

Bénédicte Savoy met en évidence ce qu’il y a de commun dans les réflexions de différents acteurs européens sur les
restitutions, tout en étant attentive aux spécificités des institutions et des Etats en fonction de leurs histoires, de
leurs relations a leurs anciennes colonies et des enjeux politiques locaux (entre la République fédérale d’Allemagne
et la République démocratique allemande par exemple). Notons tout de méme une plus grande focalisation de
I’historienne sur le cas de I'Allemagne et plus généralement sur I'Europe que sur les débats africains. Ce sont, en
fait, surtout les réponses européennes aux demandes africaines qui sont analysées dans cet ouvrage. Bénédicte Savoy
s’est essentiellement appuyée sur les archives européennes : les archives nationales britanniques et francaises, les
archives fédérales allemandes et des linder allemands ainsi que les archives de musées en France (musée du Quai
Branly) et en Belgique (Tervuren). Ce choix s’explique sans doute par son champ d’expertise habituel ainsi que par
la perspective avant tout politique et institutionnelle qu’elle adopte. Il la conduit & mettre davantage I'accent sur la
mise sous silence du débat par les musées européens au début des années 1980 que sur les prises de parole africaines.
Les Africains du continent et de la diaspora africaine en Europe (organisations de la société civile tel que I’Africa
reparation mouvement, chefs coutumiers, responsables politiques, ONG, activistes panafricains) n’ont en fait
jamais oublié le patrimoine arraché, comme en témoigne leur mobilisation sans relache — certes, avec des moments
de découragement — depuis 1960°. Comme le dit dailleurs tres justement Bénédicte Savoy, « les victimes de
spoliation d’ceuvres d’art ont la mémoire longue, et les blessures occasionnées par 'expérience de la dépossession
sont souvent profondes » (p. 220). S’il y a amnésie, c’est donc dans la mémoire européenne.

Pour Bénédicte Savoy, la restitution était un « possible non advenu » dans les années post-indépendance,
revenu comme un boomerang a la fin des années 2010. Elle montre ainsi que le combat n’a pas été vain et qu’il a
pu permettre a ce possible d’émerger & nouveau et de se réaliser. Mais le débat actuel sur la restitution est également
le symptome d’un passé colonial qui ne passe pas et continue de marquer les relations entre anciens pays
colonisateurs et anciens pays colonisés. Cela explique sans doute en partie le manque d’empressement actuel de
nombreux Etats, acteurs du monde de la culture et peuples africains 3 participer 3 ce débat et 4 formuler des
demandes de restitution, dans un cadre, sous des conditions et selon un calendrier fixé par les acteurs européens.

Force est de constater qu’encore peu de restitutions effectives — et définitives — ont eu lieu a ce jour. Depuis
'engagement pris par Emmanuel Macron en 2017 de restituer une partie de son patrimoine a I’Afrique, seuls 27
artefacts ont été rapatriés (vers le Bénin et le Sénégal) et aucune loi permettant un déverrouillage plus systématique
des collections francaises n’a encore été votée. Pour autant, les mécanismes institutionnels (avec I'instauration de
vastes programmes de recherche et la création de postes de chargés de recherche de provenance) et la premiere étape
— faire un état des lieux des collections — permettant la restitution ont été mis en place. Quant au désir de « retour »
des ceuvres en Afrique, il ne sSest pas tari, quoique son intensité varie selon les pays et les acteurs. La restitution
apparait, donc, comme un processus inéluctable, ponctué de phases d’accélération, de pause et parfois de régression,
et ce malgré des tentatives dilatoires.

Céline Labrune-Badiane

ITEM (CNRS/ENS) (France)

AUQUE-PALLEZ Ysé (2022), « Le renouveau des mouvements pour la restitution du patrimoine africain », Politique
étrangere, n° 3, pp. 189-198.

SAVOY Bénédicte et SARR Felwine (2018), Restituer le patrimoine africain, Paris, Philippe Rey-Seuil.

3 Sur les mobilisations en Afrique voir Ysé Auque-Pallez (2022), « Le renouveau des mouvements pour la restitution du patrimoine
africain », Politique étrangére, n° 3, pp. 189-198.

RHCA, COMPTES RENDUS DE LECTURE, EN LIGNE, 2024.



