Revue d’'HISTOIRE
CONTEMPORAINE

de ’AFRIQUE

Paraska Tolan-Szkilnik, Maghreb Noir: The Militant-Artists of
North Africa and the Struggle for a Pan-African, Postcolonial
Future, Redwood City, Stanford University Press, 2023, 272 p.

Ysé Auque-Pallez

Mise en ligne : décembre 2024

DOI : https://doi.org/10.51185/journals/rhca.2024.crl

istorienne de I'histoire mondiale du vingtieme siécle, Paraska Tolan-Szkilnik travaille depuis quelques

années sur les articulations entre politique et art, ainsi que sur les relations entre le Maghreb et 'Afrique

dite subsaharienne. Son ouvrage Maghreb Noir : The Militant-Artists of North Africa and the Struggle
for a Pan-African, Postcolonial Future (2023) est issu de sa thése en histoire, soutenue a I'Université de
Pennsylvanie en mai 2020. Elle y explore la maniére dont le panafricanisme a été mobilisé, depuis le Maghreb, par
des militant-es-artistes, originaires du Maghreb, d’Afrique subsaharienne ou issu-es de la diaspora de « ’Atlantique
noir »' dans les années 1960 et 1970. Ces militant-es ont non seulement intégré le panafricanisme au sein de leurs
ceuvres, mais ont directement lutté contre le colonialisme et le néo-colonialisme, «en participant a des
manifestations, en envoyant des armements, en conduisant des entrainements militaires, en organisant des
rencontres secrétes et en diffusant des ceuvres interdites » (p. 151, ma traduction). En s’appuyant notamment sur
des archives privées et des entretiens avec les survivant-es de cette histoire et leurs descendant-es, le livre a donc
pour objet le « panafricanisme militant », du « bas », plutét que celui des Etats maghrébins, du « haut ». Cest ce
qu’elle appelle la « génération Maghreb ».

Une géographie du panafricanisme au Maghreb

Une des spécificités de Maghreb noir réside dans I'approche géographique qu’il mobilise. Il est scindé en
trois grandes parties, chacune dédiée a un pays maghrébin (Maroc, Algérie, Tunisie), qui suivent également un
ordre chronologique. En outre, chaque chapitre renvoie & une multiplicité de lieux dans lesquels le sentiment
d’appartenance a cette communauté panafricaine vient se matérialiser.

Le Maroc : lieu de naissance de la génération Maghreb

L’histoire de la génération Maghreb commence au Maroc. Le chapitre 1 met en évidence I'importance de
ce pays dans le développement de la pensée panafricaniste’ des militant-es-artistes luso-africain-es. L’indépendance
du Maroc est annoncée le 7 mars 1956 par le sultan devenu roi Mohammed V, faisant de ce pays un des premiers

! Paul Gilroy (2010), L ‘Atlantique noir. Modernité et double conscience, Paris, Amsterdam éditions.
% Nous faisons une distinction entre « panafricain » et « panafricaniste » : le premier renvoie au fait de rassembler des personnes africaines
et/ou afrodescendantes au sein d’un projet et le second fait plus spécifiquement référence a I'idéologie panafricaniste.

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0). e-ISSN: 2673-7604
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0

@ ® @ Ce document est mis a disposition selon les termes de la licence Creative https://oap.unige.ch/journals/rhca


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://oap.unige.ch/journals/rhca

2 | Ysé Auque-Pallez

d’Afrique a étre décolonisé. Alors que les futur-es militant-es sont encore a Paris ou a Lisbonne, le Maroc incarne
ainsi déja, sur le plan de 'imaginaire, un lieu d’émancipation. Il autorise ces militant-es, sujets de 'empire portugais,
a envisager un destin similaire pour leurs territoires d’origine (Angola, Mozambique, Cap-Vert, Guinée-Bissau,
Sao-Tomé-Et-Principe, Goa). Mais ce sont aussi les conditions concrétes du Maroc qui permettent de transformer
la pensée et 'engagement panafricanistes de ces militant-es. A Lisbonne et 2 Paris, ils et elles étaient des étudiant-es
sensibilisé-es, a travers la littérature et la poésie, a la négritude et a la « Harlem Renaissance ». Au Maroc, ils et elles
sont désormais les représentant-es, au niveau international, d’Etats en lutte contre le colonialisme.

Si Lisbonne permet de mettre en commun les expériences luso-africaines, Paris, « capitale panafricaine »
selon le poete et homme politique angolais Mdrio Pinto de Andrade (p. 21), rend possible une mobilisation pour
I’Afrique plus globalement. Elle est aussi un lieu de rencontre avec des militant-es nationalistes et intellectuel-les
marocain-es tels que Mehdi Ben Barka ou Abdellatif Laibi, notamment cotoyé-es & la Maison du Maroc 4 la Cité
Universitaire. A Paris, la décision de créer le « Movimento Anti-Colonial » (MAC) en 1957 signe le passage d’un
engagement pour la revalorisation de la « culture négre », compatible avec le maintien de 'empire colonial, & une
lutte active pour 'indépendance de leurs pays. Mais au milieu des années 1950, les militant-es sont de plus en plus
surveillé-es, voire expulsé-es. Cest ainsi que des figures telles qu’Aquino de Braganca de Goa, Marcelino dos Santos
du Mozambique, Amilcar Cabral du Cap-Vert et Mario Pinto de Andrade d’Angola trouvent refuge a Rabat de
1957 a 1966. La-bas, ils et elles bénéficient d’un vaste réseau constitué de leurs ancien-es camarades de Paris,
devenu-es représentant-es de partis politiques ou hauts placé-es dans 'administration marocaine. Soutenu-es par le
gouvernement marocain sur les plans matériel, financier, diplomatique et militaire, ils et elles organisent la
Conférence des Organisations Nationalistes des Colonies Portugaises (CONCP) en avril 1961 a Casablanca ; le
Maroc devient alors le centre de la lutte contre le colonialisme portugais.

Alors que le régne de Mohammed V s’était inscrit dans le camp « révolutionnaire » du panafricanisme,
lautrice rend compte de la maniére dont le gouvernement de Hassan II marque une rupture sur le plan de la
politique étranggre, en se détournant de ses anciennes alliances pour se réorienter vers le monde arabe. Sur ce point,
méme si ce n’est pas 'objet de I'ouvrage, il aurait pu étre intéressant d’expliquer plus en profondeur pourquoi, si
rupture radicale il y a, c’est pourtant sous Hassan II qu’un ministere des affaires africaines est créé, qui soutient les
mouvements de libération nationale d’Afrique australe et lusophone. Il n’en demeure pas moins qu’a partir de
1962, les Luso-Africain-es se détournent du Maroc pour I'Algérie, devenue, aprés son indépendance en 1962,
« Mecque des révolutionnaires », selon expression d’Amilcar Cabral. A partir de 1963, le Maroc n’est plus une
terre d’accueil pour les nombreux-euses combattant-es de la libération nationale, notamment d’Afrique lusophone.
Le chapitre 2 décrit comment le Maroc se transforme en un lieu d’émancipation, non plus physique, mais virtuel,
a travers la création de la revue Souffles par Abdellatif Laibi, Mostafa Nissaboury et Mohammed Khair-Eddine en
1966. Le Maroc héberge ainsi un réseau d’artistes et d’intellectuel-les en lutte contre le capitalisme, le colonialisme,
Iapartheid et le néo-colonialisme qui s’expriment dans les pages de la revue.

C’est dans ce chapitre que 'autrice commence a aborder les débats qui ont lieu au sein de la génération
Maghreb. Inspiré-es par Malcolm X, les Black Panthers ou encore Frantz Fanon, 'ensemble des figures du
mouvement saccordent sur le fait que l'indépendance n’est qu'une étape vers I'émancipation réelle: la
décolonisation de la culture des colonisé-es et 'amélioration généralisée des conditions économiques et sociales. Ils
et elles critiquent la négritude, surtout celle de Léopold Sédar Senghor, qu’ils considérent trop axée sur le passé et
pas assez articulée A une critique marxiste-léniniste des rapports de production. Néanmoins, les Luso-Africain-es de
la génération Maghreb reconnaissent la négritude comme une premiére étape pour la conscience révolutionnaire,
qui permet de sortir les noir-es d'un complexe d’infériorité. De l'autre coté, certains Maghrébin-es du groupe,
comme le Marocain Abdallah Stouky, pensent que seule la classe est un critére d’analyse pertinent du monde social ;
la race serait appelée a disparaitre, confluée dans le prolétariat mondial. Une autre ligne de fracture apparait avec
I'idée développée par les fondateurs de Souffles selon laquelle les sociétés maghrébines, et en particulier la société
marocaine, seraient intrinséquement différentes des sociétés subsahariennes : elles auraient une « identité » et une
« histoire » contrairement aux secondes qui, avant la période coloniale, seraient restées fermées sur elles-mémes (p.
47). Ces débats montrent que malgré leur dénonciation de la division artificielle entre Afrique du Nord et Afrique
subsaharienne, les militant-es-artistes de la génération Maghreb ne parviennent pas totalement a faire convergence
autour d’une identité commune.

Revue d’Histoire Contemporaine de I’Afrique



Paraska Tolan-Szkilnik, Maghreb Noir | 3

L’Algérie : lieu de formalisation de la pensée de la génération
Maghreb

Dans les chapitres 3 et 4, 'Algérie est décrite comme le lieu de formalisation de la pensée panafricaniste de
la génération Maghreb. A travers une étude du « off » du Festival panafricain d’Alger (Panaf) de 1969, l'autrice
décrit, dans le chapitre 3, comment émergent des espaces en dehors de la programmation officielle du festival, qui
expriment une vision alternative du panafricanisme déployé par I'Etat algérien. Ces espaces viennent méler,
physiquement ou virtuellement, de nombreuses figures du mouvement : des membres de la revue Souffles tel-les
que la Marocaine Jocelyne Laabi et I'Italienne Toni Maraini ; ’Angolais Mario de Andrade ; le Sud-Africain Nelson
Mandela ; le Haitien René Depestre ; le Franco-Algérien Frantz Fanon ; les Black Panthers ; I'Afro-américain Ted
Joans ou encore le Sénégalais Ousmane Sembene. L’Algérien d’origine pied-noir Jean Sénac est & ce moment la
téte de file de la génération Maghreb, avec son émission de radio « Poésie sur tous les fronts ». Il rassemble tou-tes
les membres du mouvement autour d’un projet commun : celui de l'artiste, porte-parole légitime des opprimé-es,
qui guide les populations vers I'émancipation. Alors que les Black Panthers sont en exil a Alger de 1969 4 1972, de
nombreux-euses intellectuel-les maghrébin-es, tel-les que le Marocain Abraham Serfaty, dressent des paralléles entre
les expériences africaines-américaines et celles des colonisé-es, particulierement en Algérie. Alger est donc I'endroit
de fixation de cette communauté panafricaine qui inclut toutes les personnes marginalisées, discriminées et
dominées de par le monde — les citoyens du « Tiers-Monde » aussi bien que les homosexuels et les « druggies »
selon les termes de Sénac. Ce dernier va méme jusqu’a s’approprier le qualificatif de « noir » pour désigner cette
communauté — sans d’ailleurs pour autant évoquer le racisme que subissent les Maghrébin-es noir-es...

Le chapitre 4 permet d’approfondir la réflexion sur les tensions qui traversent la génération Maghreb, qui
ne parvient pas pleinement a faire communauté. Tolan-Szkilnik rapporte les témoignages des membres des Black
Panthers 4 Alger, qui restent assigné-es a leur place d’étranger-es. L’altérisation de I’Afrique subsaharienne est
perceptible dans les récits de certain-es militant-es maghrébin-es qui décrivent avec une fascination exotisante les
seins nus des danseuses d’Afrique subsaharienne venues participer au Panaf. Le racisme subi pendant le Panaf par
les Africain-es subsaharien-nes, raconté par les Sénégalais Alioune Diop et Ousmane Sembene ainsi que I'Ivoirien
Bitty Moro, représente également une limite importante 4 la constitution d’une appartenance commune & un méme
groupe, d’autant plus qu’il n’est pas reconnu par les militant-es maghrébin-es ou africain-es-américain-es.

Un aspect important, dont il est peu question au sein de la littérature sur le panafricanisme, concerne les
aspects genrés de la génération Maghreb?. Tout d’abord, les espaces du mouvement sont majoritairement
masculins. Lorsqu’ils comprennent des femmes, celles-ci sont assignées a une division sexuée du travail a travers
laquelle les tAches subalternes d’édition, de traduction, de dactylographie et de babysitting leur sont attribuées. Au-
dela de cet aspect, I'historienne explique que I'identité qui caractérise la génération Maghreb est tracée sous les traits
d’une « masculinité révolutionnaire ». Faisant écho aux travaux sur les nationalismes sexuels®, 'autrice montre que
le projet de la génération Maghreb n’est congu que pour les hommes (et on pourrait ajouter hétérosexuels). D’une
part, '’émancipation des femmes n’est vue que sous I'angle de la libération sexuelle, comme si elles n’étaient pas
concernées par un projet plus global d’émancipation, sur les plans culturel, intellectuel, politique et économique.
D’autre part, certaines figures masculines de la génération Maghreb décrivent leur appartenance a la communauté
panafricaine en des termes sexuels et genrés qui renvoient la femme & un objet, plutét qu’a un sujet membre a part
enti¢re de la lutte. Cest plus spécifiquement le cas du pocte haitien René Depestre et de artiste étasunien Ted
Joans qui poétisent leur conquéte des corps des femmes maghrébines comme le moyen de se reconnecter

3 Pour une histoire du « panafricanisme au féminin », voir notamment Hakim Adi (2019), « Women and Pan-Africanism », Oxford Research
Encyclopedia of African History, Oxford, Oxford University Press ; Pascale Barthélémy (2022), Sororité et colonialisme, Frangcaises et
Africaines au temps de la guerre froide (1944-1962), Paris, Editions de la Sorbonne ; Sara Panata (2021), « Citoyennes nationales et
panafricaines. Le congrés de « la Femme africaine » & Ibadan en 1960 », Clio, 53, pp. 71-99 ; Ophélie Rillon (2022), Le genre de la lutte -
une autre histoire du Mali contemporain (1956- 1991), Paris, ENS Editions, chapitre 4. A titre d’exemples, I'ouvrage récent de référence en
francais sur le panafricanisme d’Amzat Boukari-Yabara, comme celui de Hakim Adi, n’abordent que tres peu la place des femmes au sein du
mouvement panafricaniste, de méme que les aspects genrés de la pensée de certaines figures panafricanistes. Amzat Boukari-Yabara (2017),
Africa Unite ! Une histoire du panaftricanisme, Paris, La Découverte ; Hakim Adi (2017), Pan-Africanism: A History, Londres, Bloomsbury
Academic.

# Alexandre Jaunait, Saba A. Le Renard et Elisabeth Marteu (2013), « Nationalismes sexuels ? Reconfigurations contemporaines des
sexualités et des nationalismes », Raisons politiques, 49, pp. 5-23.

RHCA, COMPTES RENDUS DE LECTURE, EN LIGNE, 2024.



4 | Ysé Auque-Pallez

pleinement a « la terre de leurs origines ». Ces femmes sont également assimilées a ’Afrique toute entiére qu’il s’agit
de reconquérir vis-a-vis des colons blancs. Ainsi, ce chapitre expose comment certaines catégories de personnes se
retrouvent favorisées au détriment d’autres, notamment les femmes, les Maghrébin-es noir-es et les Africain-es
subsaharien-nes, invisibilisé-es et/ou a la marge de la génération Maghreb.

La Tunisie, lieu de diffusion des idées panafricanistes pour le
cinéma

Le dernier chapitre porte sur la Tunisie, dernier lieu de la génération Maghreb. Si les moyens privilégiés
de la génération Maghreb étaient jusqu’auparavant la littérature (la négritude et les écrits de la « Harlem
Renaissance » a Paris, cf. chapitre 1), la poésie (a travers la revue Souffles, cf. chapitre 2) ou la radio (I'émission de
Jean Sénac, cf. chapitre 4), la génération Maghreb connait une inflexion a la fin des années 1960. Les militant-es-
artistes se rendent compte de leur incapacité a toucher leur audience de prédilection, les classes populaires. Le
cinéma est alors pensé comme le meilleur outil de diffusion des idées panafricanistes auprés des masses africaines.

Ce chapitre déraille la généalogie et 'évolution du premier festival de cinéma indépendant sur le continent
africain, les Journées Cinématographiques de Carthage (JCC). Créé en 1966 par le ministere de la Culture tunisien,
le festival incarne un autre exemple du détournement du panafricanisme étatique par le panafricanisme militant.
Suivant son tournant panafricain A partir de 1965, I'Etat tunisien délégue la charge de 'organisation du festival 4
la Fédération tunisienne des Ciné-clubs (FTCC), un des derniers espaces de contestation du régime dans les années
1960. Le domaine culturel est pensé comme un instrument de soft power, inoffensif sur le plan de la politique
intérieure. Néanmoins, dans les mains des militant-es-artistes de la génération Maghreb et plus particulierement
sous le leadership de I'écrivain et cinéaste Ousmane Sembene et du président des ciné-clubs tunisiens Tahar
Cheriaa, la culture devient un instrument de la révolution panafricaine.

Originellement davantage tourné vers I'Europe et la Méditerranée’, le festival prend une dimension de
plus en plus panafricaine ; il devient un forum dans lequel sont débattus, en marge du festival et apres les projections
— dans les couloirs, les cafés et les restaurants — I'apartheid, le colonialisme, la domination masculine, la répression
sexuelle, la corruption de élites, etc. Selon le Mauritanien Med Hondo, le Malien Souleymane Cissé et la
Guadeloupéenne Sarah Maldoror, le cinéma doit permettre de lutter contre 'emprise de I'Occident qui tente de
contrdler I'industrie cinématographique sur le continent, sur le plan économique comme sur le plan des
imaginaires. Un autre infléchissement de la génération Maghreb concerne la place des femmes. Elles sont non
seulement davantage représentées aux JCC, comme en témoigne la figure de Sarah Maldoror, mais leur
émancipation globale, non plus limitée au domaine sexuel, est placée au centre des discussions.

Cette histoire du panafricanisme se trouve ainsi incarnée dans des lieux précis, a différentes échelles,
rendant possible I'analyse de I'influence des spatialités sur I'évolution de la pensée du mouvement. Maghreb noir
révele A quel point les lieux sont déterminants pour I'engagement politique, de par les conditions matérielles qu’ils
permettent ou les imaginaires auxquels ils donnent acces. 1l fait apparaitre que la fabrique du politique n’est pas
uniquement a chercher dans la production intellectuelle, théorique, conceptuelle mais aussi dans 'intime, le
personnel et les interactions sociales. Le panafricanisme n’est pas seulement un corpus d’idées et de concepts, mais
Cest aussi toutes les manieres dont un groupe hétérogéne de personnes parvient & trouver des points communs au-
dela des différences. D’ott I'importance pour ces militant-es, pour ressentir véritablement ce sentiment
d’appartenance a « 'Afrique », de s’appuyer sur des objets — des journaux, des magazines, des poemes, des postes
de radio... — et des lieux — des cafés, des bars, des brasseries, des cinémas, des théitres... Ils sont autant de moyens
concrets de se retrouver, d’échanger et de partager leurs expériences — en tant que colonisé-es ou personnes subissant
la discrimination — et ainsi de concevoir un monde alternatif fondé sur des valeurs de solidarité, d’égalité et
d’émancipation.

> Paraska Tolan-Szkilnik écrit que la premiere édition du festival en 1966 ne montre qu’un film africain, La noire de... d’Ousmane Sembéne
(1966), le reste venant de pays méditerranéens. Selon certain-es journalistes de I'époque, les JCC suivaient en ce sens la ligne de beaucoup
de festivals européens (p. 130).

Revue d’Histoire Contemporaine de I’Afrique



Paraska Tolan-Szkilnik, Maghreb Noir | 5

Maghreb noir est une contribution majeure a la littérature sur le panafricanisme. Il est, 8 ma connaissance,
le premier ouvrage a écrire une histoire du panafricanisme depuis le Maghreb, une zone géographique laissée a la
marge des études sur le sujet. Apparu selon certaines interprétations dés les années 1700 dans les « Amériques
noires », c’est sans doute en partie a cause de la « déracialisation » relativement tardive du panafricanisme, au cours
des années 1950, que le Maghreb a été tres peu intégré au sein de lhistoire de ce mouvement. La littérature s’est
ainsi largement concentrée sur la « diaspora noire » des Amériques pour la période 1900-1950 et sur I'Afrique dite
subsaharienne post-1950°. S’il existe une poignée de travaux qui étudient, de maniére séparée, le role de la Tunisie,
du Maroc et de I’Algérie au sein du mouvement panafricaniste’, c’est la premicére fois que ces histoires sont mises
en relation. Ce faisant, ce livre participe a réinscrire « le petit Maghreb » dans I'histoire de ce mouvement
transnational, en montrant comment il a constitué un centre de production majeur des idées panafricanistes dans
les années 1960 et 1970. En choisissant de partir de 'ensemble de cette région, son livre permet aussi de dépasser
le mythe selon lequel I’Algérie aurait été le seul pays maghrébin a développer une politique panafricaine et de mettre
en lumiere les contributions marocaine et tunisienne.

La littérature sur le panafricanisme s’est centrée sur les congrés panafricains de la premiére moitié du 20"
siecle, puis sur I'Organisation de I'Unité Africaine, créée en 1963 et devenue Union Africaine en 2002. Elle s’est
aussi focalisée sur les « grandes figures » du mouvement, majoritairement masculines et ancrées dans I’Atlantique
noir, telles que W.E.B Du Bois, Marcus Garvey, Kwame Nkrumah, Patrice Lumumba, Ahmed Sékou Touré et
Frantz Fanon. D¢s lors, 'autre apport essentiel de ce livre réside dans son approche « par le bas » du panafricanisme,
une perspective négligée au sein de la littérature®.

A travers Iétude de la « pensée en actes » de ces militant-es-artistes, ce livre permet également de mieux
cerner les contours d’'un courant important du panafricanisme. Appelé « progressiste » ou « révolutionnaire’ »,
opposé a son versant dit « modéré », celui-ci appelle & une rupture vis-a-vis des anciennes puissances coloniales —
du point de vue économique, politique et culturel — et & une union ambitieuse des populations africaines et
afrodescendantes. Il est plus prompt a proner 'usage de la force lorsqu’il s’agit de se libérer du joug colonial. 11
integre plus souvent le Maghreb dans son projet panafricaniste, en s’attachant a remettre en cause le mythe, au legs
en grande partie colonial, d’une séparation rigide entre pays au Nord et au Sud du Sahara.

Enfin, I’étude du panafricanisme s’avére fondamentale pour une meilleure compréhension de Ihistoire
postcoloniale du Maghreb. Ces militant-es-artistes tentaient, en batissant une communauté transnationale fondée
sur des valeurs communes, de dépasser les assignations nationales, ethniques, religieuses, culturelles et raciales.
Etudier leur projet panafricaniste permet ainsi de souligner la pluralité des appartenances et des imaginaires qui se
sont déployés durant les deux décennies ayant suivi les indépendances, loin de se cantonner aux nationalismes des
Etats maghrébins qui se sont souvent centrés sur I'islamité et I'arabité.

En définitive, cet ouvrage rend visible une histoire encore trés largement inconnue, qui positionne le
Maghreb comme un canal important de production culturelle et intellectuelle, entre 'Europe, I'Afrique et les

¢ Imanuel Geiss (1974), The Pan-African Movement: A History of Pan-Afticanism in America, Europe, and Africa, New York, Africana
Publishing Co. ; Peter Olisanwuche Esedebe (1982), Pan-Afticanism: The Idea and Movement 1776-1963, Washington, Howard
University Press ; Hakim Adi, op. cit. ; Amzat Boukari-Yabara, op. cit.

7 Nicodéme Bugwabari (1997), « La politique subsaharienne du Maroc de 1956 & 1984 », these, Université Paris 1; Lofti Aissa, Riadh Ben
Khalifa et Karim Ben Yedder (2017), La dimension afticaine dans la politique étrangére de la Tunisie (1956-1986), Tunis, Institut Arabe
des Droits de 'homme (en arabe) ; Jeffrey James Byrne (2016), Mecca of Revolution: Algeria, Decolonization, and the Third World Order,
Oxford, Oxford University Press ; Yousra Abourabi (2020), La politique afticaine du Maroc : Identité de réle et projection de puissance,
Leyden, Brill.

8 Si P'ouvrage éclaire sur le « bas » du panafricanisme en ce qu'il renseigne sur le panafricanisme militant plutdt qu’étatique, il faut tout de
méme noter que, malgré leur projet d’émancipation des classes populaires, ces militant-es appartiennent a I'élite intellectuelle et politique de
leurs pays respectifs.

? Sur la distinction entre panafricanismes « révolutionnaire » et « modéré », voir notamment Kader Stéphane Dabiré (2017), « Le
panafricanisme : histoire d’'un mouvement fédéraliste », Mémoire de maitrise en science politique, Montréal, Université¢ du Québec 2
Montréal, pp. 112-123 ; Said Bouamama (2023), Pour un panafricanisme révolutionnaire. Pistes pour une espérance politique continentale,
Paris, Editions Syllepse, pp. 19-20.

RHCA, COMPTES RENDUS DE LECTURE, EN LIGNE, 2024.



6 | Ysé Auque-Pallez

Amériques (p. 11), se fondant sur une diversité de sources multilingues, en portugais, en arabe, en francais et en
anglais. Il ouvre un champ de recherches qui pourront combler les trous encore manquants de cette histoire. Par
exemple, il reste a explorer plus encore les « hubs secondaires » du panafricanisme au Maghreb tels que Constantine,
Casablanca ou Marrakech, ainsi que l'influence potentielle des premiers voyages précédant les années 1960 des
Africain-es-Américain-es au Maghreb sur le développement de la génération Maghreb. Il serait également
intéressant de renseigner davantage sur la maniére dont la génération Maghreb s’insére dans Ihistoire du
panafricanisme afin de mieux comprendre les inflexions et les renégociations idéologiques qu’elle a permises. En
fin de compte, cet ouvrage s’avére majeur pour toute personne s intéressant a 'histoire postcoloniale, aux idéologies
et aux mouvements socio-politiques en Afrique et dans « les Suds », d’autant plus qu’ils continuent de résonner
dans les sphéres politiques, militantes, intellectuelles et artistiques aujourd’hui.

Ysé Auque-Pallez
Les Afriques dans le Monde (LAM)

Université de Bordeaux/Sciences Po Bordeaux (France)

ABOURABI Yousra, (2020), La politique africaine du Maroc : Identité de réle et projection de puissance, Leyde,
Brill.

ADI Hakim (2019), « Women and Pan-Africanism », Oxford Research Encyclopedia of African History, Oxford,
Oxford University Press.

ADI Hakim (2017), Pan-Africanism: A History, Londres, Bloomsbury Academic.

AISSA Lotfi, BEN KHALIFA Riadh, BEN YEDDER Karim (2017), La dimension africaine dans la politique étrangére
de [a Tunisie (1956-1986), Tunis, Institut Arabe des Droits de ’homme (en arabe).

BARTHELEMY Pascale (2022), Sororité et colonialisme, Frangaises et Africaines au temps de la guerre froide (1944-
1962), Paris, Editions de la Sorbonne.

BOUAMAMA Said (2023), Pour un panafricanisme révolutionnaire. Pistes pour une espérance politique
continentale, Paris, Editions Syllepse.

BOUKARI-YABARA Amzat (2017), Africa Unite ! Une histoire du panafricanisme, Paris, La Découverte.

BUGWABARI Nicodéme (1997), « La politique subsaharienne du Maroc de 1956 4 1984 », these, Université Paris
1 Panthéon-Sorbonne.

BURNE Jeffrey James (2016), Mecca of Revolution: Algeria, Decolonization, and the Third World Order, Oxford,
Oxford University Press.

DABIRE Kader Stéphane (2017), « Le panafricanisme : histoire d'un mouvement fédéraliste », Mémoire de maitrise
en science politique, Montréal, Université du Québec, Montréal.

ESEDEBE Peter Olisanwuche (1982), Pan-Africanism: The Idea and Movement 1776—1963, Washington, Howard
University Press.

GEISS Immanuel (1974), The Pan-African Movement: A History of Pan-Africanism in America, Europe, and
Africa, New York, Africana Publishing Co.

GILROY Paul (2010), L ‘Atlantique noir. Modernité et double conscience, Paris, Amsterdam éditions.

JAUNAIT Alexandre, LE RENARD Saba et MARTEU Elisabeth (dir) (2013), « Nationalismes sexuels ?
Reconfigurations contemporaines des sexualités et des nationalismes », Raisons politiques, 49.

Revue d’Histoire Contemporaine de I’Afrique



Paraska Tolan-Szkilnik, Maghreb Noir | 7

PANATA Sara (2021), « Citoyennes nationales et panafricaines. Le congrés de « la Femme africaine » a Ibadan en

1960 », Clio, 53.

RILLON Ophélie (2022), Le genre de la lutte : une autre histoire du Mali contemporain (1956- 1991), Paris, ENS
Editions.

RHCA, COMPTES RENDUS DE LECTURE, EN LIGNE, 2024.



